
1 

 

#02 
 

25.11.2025 

 

Jesus Cristo,  
Filho de Deus, Salvador 
1700º aniversário do Concílio Ecuménico  

de Niceia - 325-2025 
O símbolo para a salvação: doxologia e teologia do do-
gma de Niceia 

Celebrar Niceia no seu 1700º aniversário é sobretudo maravilharmo-nos 
com o Símbolo que o Concílio nos legou e com a beleza do dom ofere-
cido em Jesus Cristo, do qual ele é como um ícone em palavras. Come-
çaremos, pois, o nosso estudo sobre Niceia examinando seu Símbolo, 
para fazer sobressair a extraordinária imensidão da fé trinitária, da cris-
tologia e da soteriologia que ele exprime, bem como suas implicações 
antropológicas e eclesiológicas, antes de concluir com o seu significado 
Ecumênico.  

Compreender a imensidão das três Pessoas divinas que 
nos salvam: “Deus é Amor”, infinitamente 

O símbolo niceno-constantinopolitano estrutura-se em torno da afirma-
ção da fé trinitária: 



2 

Cremos em um só Deus, Pai onipotente, artífice do céu e da terra, de 
todas as coisas vivíveis e invisíveis, e em um só Senhor Jesus Cristo, 
filho unigênito de Deus, gerado pelo Pai antes de todos os séculos, Deus 
de Deus, luz da luz, 

Deus verdadeiro de Deus verdadeiro, gerado e não feito, consubstancial 
ao Pai; 

por meio do qual tudo veio a ser; [...] E no Espírito Santo, Senhor e vivifi-
cador, que procede do Pai, que junto com o Pai e o Filho deve ser coa-
dorado e conglorificado, que falou através dos profetas [...]. 

O ponto de partida da fé nicena é a afirmação da unidade de Deus. O 
cristianismo é fundamentalmente um monoteísmo, em continuidade 
com a revelação feita a Israel. No entanto, o Símbolo não coloca em 
primeiro lugar “Deus” como tal, e menos ainda a única natureza divina, 
mas sim a Primeira hipóstase divina, que é o Pai. Como “criador do céu 
e da terra” (cf. Gn 1,1; Ne 9,6; Ap 10,6), ele é Pai de todos. Além disso, 
Cristo revela a inaudita paternidade intra-divina de Deus, fundamento da 
sua paternidade ad extra. Se Cristo é o Filho divino, de modo único, isso 
implica que há uma geração em Deus: Deus Pai dá tudo o que tem e 
tudo o que é 

 A fé no Pai testemunha a plenitude superabundante de Deus O primeiro 
artigo não é simplesmente uma definição de Deus, mas antes de mais 
um louvor que faz parte da tradição doxológica da liturgia judaica e das 
primeiras liturgias cristãs. A revelação em Cristo da paternidade de 
Deus manifesta também a imensidão do Filho e do Espírito. Se Deus Pai 
dá tudo para além da sua paternidade, isso significa que o Filho e o Es-
pírito são plenamente iguais ao Pai na sua divindade. No Símbolo, o Fi-
lho é “um”, é “Senhor” (Kyrios, que traduz o Tetragrama na Septuaginta), 
“Filho de Deus”, “unigênito” (ho monogenēs) na intimidade do Pai, “Deus 
de Deus”, “luz da luz”, “verdadeiro Deus de verdadeiro Deus”, consubs-
tancial (homoousios) com o Pai.  



3 

O Pai também dá tudo ao Espírito, que é definido com termos específi-
cos e reservados à divindade: “Espírito”, “Santo” e “Senhor”, o que tam-
bém constitui evocação do Tetragrama. Assim como o Pai é o criador e 
o Filho é o Verbo pelo qual o Pai cria todas as coisas, o Espírito é pro-
fessado como o “doador da vida”. O Espírito “procede do Pai”, assim 
como o Filho é gerado pelo Pai. As afirmações sobre o Espírito fazem 
eco intencional ao artigo referente ao Filho. Consequentemente, o Espí-
rito pode e deve ser adorado com o Pai e o Filho - confirmando o carác-
ter doxológico do Símbolo. 

É essencial manter a divindade do Espírito como o “terceiro” em Deus e 
a sua ligação ao Pai, bem como ao Filho. Com efeito, ainda hoje há difi-
culdades em considerá-lo completamente como uma Pessoa divina e 
não como uma simples força divina ou mesmo cósmica. Por vezes, se 
reza ao Pai e ao Filho, omitindo-se o Espírito, contrariamente à oração 
da Igreja, que é sempre dirigida ao Pai, pelo Filho, no Espírito Santo.  

Assim, da plenitude fontal da paternidade de Deus brota a plenitude su-
perabundante de Deus Pai, Filho e Espírito, semper major. Ora, a pleni-
tude fontal do Pai implica uma taxis (uma ordem) na vida do Deus Uno 
e Trino. O Pai é a fonte de toda a divindade. A segunda pessoa é de fato 
Deus e luz, mas é Deus de Deus e luz da luz. Embora o Espírito seja con-
fessado como sendo igual em divindade ao Filho e ao Pai, ele é apresen-
tado de uma forma bastante diferente dos outros dois.  

Reflexão sobre o uso da expressão homoousios 

Um dos contributos centrais de Niceia é a definição da divindade do Fi-
lho em termos de consubstancialidade: o Filho é “consubstancial” (ho-
moousios) com o Pai, “gerado do Pai”, “isto é, da substância do Pai”. A 
geração do Filho é algo diferente da criação, porque é uma comunica-
ção da substância única do Pai. O Filho não é apenas plenamente Deus 
como o Pai, mas de uma substância numericamente idêntica à sua, pois 
não há divisão no Deus único. Em outras palavras: o Pai dá tudo ao Filho, 



4 

segundo a lógica de uma vida divina, que é agapē e que ultrapassa sem-
pre o que a mente humana pode conceber. 

Pela primeira vez, são utilizados termos não bíblicos num texto eclesial 
oficial e normativo - voltaremos a este assunto nos capítulos III e IV. A 
intenção dos Padres Conciliares não era introduzir algo novo na fé apos-
tólica, mas protegê-la, explicitando o que é realmente a geração em 
Deus. É por isso que, no Símbolo de 325, homoousios é introduzido pela 
expressão “isto é”: a terminologia grega ontológica está a serviço das 
expressões bíblicas tradicionais. O termo, de origem gnóstica e conde-
nado pelo sínodo regional de Antioquia (264-269), foi muito contestado 
nas décadas que se seguiram a Niceia. Mas, a partir dos anos 360, o 
número de adeptos aumentou, até à sua ratificação plena e pacífica em 
Constantinopla (381). Nessa altura, foi reconhecido o seu papel de es-
clarecimento e proteção da fé, bem como a capacidade criativa da ra-
zão, da filosofia e da cultura humanas no acolhimento da Revelação. 
Como nas Sagradas Escrituras, isto sublinha o que a Revelação implica 
um diálogo entre Deus e os humanos, diálogo que se dá, de ambos os 
lados, através de palavras humanas situadas, limitadas e, portanto, 
sempre abertas à interpretação. Não só a vida divina é revelada como 
superabundância, mas a própria forma da Revelação, suscetível de ser 
expressa em palavras humanas, e traduzida em todas as línguas, mos-
tra-se aqui como semper major. 


