r
Qo

Jesus Cristo,
Filho de Deus, Salvador

1700° aniversario do Concilio Ecumeénico
de Niceia - 325-2025

O simbolo para a salvagao: doxologia e teologia do do-
gma de Niceia

Celebrar Niceia no seu 1700° aniversario é sobretudo maravilharmo-nos
com o Simbolo que o Concilio nos legou e com a beleza do dom ofere-
cido em Jesus Cristo, do qual ele é como um icone em palavras. Come-
garemos, pois, 0 nosso estudo sobre Niceia examinando seu Simbolo,
para fazer sobressair a extraordinaria imensidao da fé trinitaria, da cris-
tologia e da soteriologia que ele exprime, bem como suas implicacdes
antropoldgicas e eclesioldgicas, antes de concluir com o seu significado
Ecuménico.

Compreender aimensidao das trés Pessoas divinas que
nos salvam: “Deus é Amor”, infinitamente

O simbolo niceno-constantinopolitano estrutura-se em torno da afirma-
¢ao da fé trinitaria:



Cremos em um s6 Deus, Pai onipotente, artifice do céu e da terra, de
todas as coisas viviveis e invisiveis, e em um s6 Senhor Jesus Cristo,
filho unigénito de Deus, gerado pelo Pai antes de todos os séculos, Deus
de Deus, luz da luz,

Deus verdadeiro de Deus verdadeiro, gerado e nao feito, consubstancial
ao Pai;

por meio do qual tudo veio a ser; [...] E no Espirito Santo, Senhor e vivifi-
cador, que procede do Pai, que junto com o Pai e o Filho deve ser coa-
dorado e conglorificado, que falou através dos profetas [...].

O ponto de partida da fé nicena é a afirmagao da unidade de Deus. O
cristianismo é fundamentalmente um monoteismo, em continuidade
com a revelacgao feita a Israel. No entanto, o Simbolo nao coloca em
primeiro lugar “Deus” como tal, e menos ainda a unica natureza divina,
mas sim a Primeira hipostase divina, que é o Pai. Como “criador do céu
e da terra” (cf. Gn 1,1; Ne 9,6; Ap 10,6), ele é Pai de todos. Além disso,
Cristo revela a inaudita paternidade intra-divina de Deus, fundamento da
sua paternidade ad extra. Se Cristo é o Filho divino, de modo unico, isso
implica que ha uma geragdo em Deus: Deus Pai da tudo o que tem e
tudo o que é

A fé no Pai testemunha a plenitude superabundante de Deus O primeiro
artigo nao é simplesmente uma definicdo de Deus, mas antes de mais
um louvor que faz parte da tradicdo doxoldgica da liturgia judaica e das
primeiras liturgias cristas. A revelacdao em Cristo da paternidade de
Deus manifesta também a imensidao do Filho e do Espirito. Se Deus Pai
da tudo para além da sua paternidade, isso significa que o Filho e o Es-
pirito sdo plenamente iguais ao Pai na sua divindade. No Simbolo, o Fi-
Iho é “um”, é “Senhor” (Kyrios, que traduz o Tetragrama na Septuaginta),
“Filho de Deus”, “unigénito” (ho monogenés) na intimidade do Pai, “Deus

de Deus”, “luz da luz”, “verdadeiro Deus de verdadeiro Deus”, consubs-
tancial (homoousios) com o Pai.



O Pai também da tudo ao Espirito, que é definido com termos especifi-
cos e reservados a divindade: “Espirito”, “Santo” e “Senhor”, o que tam-
bém constitui evocagao do Tetragrama. Assim como o Pai é o criador e
o Filho é o Verbo pelo qual o Pai cria todas as coisas, o Espirito é pro-
fessado como o “doador da vida". O Espirito “procede do Pai”, assim
como o Filho é gerado pelo Pai. As afirmagdes sobre o Espirito fazem
eco intencional ao artigo referente ao Filho. Consequentemente, o Espi-
rito pode e deve ser adorado com o Pai e o Filho - confirmando o carac-

ter doxoldgico do Simbolo.

E essencial manter a divindade do Espirito como o “terceiro” em Deus e
a sua ligacdo ao Pai, bem como ao Filho. Com efeito, ainda hoje ha difi-
culdades em considera-lo completamente como uma Pessoa divina e
ndao como uma simples forga divina ou mesmo cosmica. Por vezes, se
reza ao Pai e ao Filho, omitindo-se o Espirito, contrariamente a oragao
da Igreja, que é sempre dirigida ao Pai, pelo Filho, no Espirito Santo.

Assim, da plenitude fontal da paternidade de Deus brota a plenitude su-
perabundante de Deus Pai, Filho e Espirito, semper major. Ora, a pleni-
tude fontal do Pai implica uma taxis (uma ordem) na vida do Deus Uno
e Trino. O Pai é a fonte de toda a divindade. A segunda pessoa é de fato
Deus e luz, mas é Deus de Deus e luz da luz. Embora o Espirito seja con-
fessado como sendo igual em divindade ao Filho e ao Pai, ele é apresen-
tado de uma forma bastante diferente dos outros dois.

Reflexao sobre o uso da expressao homoousios

Um dos contributos centrais de Niceia é a definigdo da divindade do Fi-
Iho em termos de consubstancialidade: o Filho é “consubstancial” (ho-
moousios) com o Pai, “gerado do Pai”, “isto é, da substancia do Pai”. A
geracao do Filho é algo diferente da criagao, porque é uma comunica-
¢ao da substancia unica do Pai. O Filho ndo é apenas plenamente Deus
como o Pai, mas de uma substancia numericamente idéntica a sua, pois

nao ha divisao no Deus unico. Em outras palavras: o Pai da tudo ao Filho,



segundo a logica de uma vida divina, que é agapée e que ultrapassa sem-
pre o que a mente humana pode conceber.

Pela primeira vez, sao utilizados termos nao biblicos num texto eclesial
oficial e normativo - voltaremos a este assunto nos capitulos lll e IV. A
intengao dos Padres Conciliares nao era introduzir algo novo na fé apos-
tolica, mas protegé-la, explicitando o que é realmente a geragcdao em
Deus. E por isso que, no Simbolo de 325, homoousios é introduzido pela
expressao “isto é”: a terminologia grega ontologica esta a servigo das
expressoes biblicas tradicionais. O termo, de origem gndstica e conde-
nado pelo sinodo regional de Antioquia (264-269), foi muito contestado
nas décadas que se seguiram a Niceia. Mas, a partir dos anos 360, o
numero de adeptos aumentou, até a sua ratificacéo plena e pacifica em
Constantinopla (381). Nessa altura, foi reconhecido o seu papel de es-
clarecimento e proteg¢ao da fé, bem como a capacidade criativa da ra-
zao, da filosofia e da cultura humanas no acolhimento da Revelacgéo.
Como nas Sagradas Escrituras, isto sublinha o que a Revelagao implica
um didlogo entre Deus e os humanos, didlogo que se d4, de ambos os
lados, através de palavras humanas situadas, limitadas e, portanto,
sempre abertas a interpretacdo. Nao sé a vida divina é revelada como
superabundancia, mas a propria forma da Revelagao, suscetivel de ser
expressa em palavras humanas, e traduzida em todas as linguas, mos-
tra-se aqui como semper major.



